Settimana di preghiera e di riflessione sulla LAUDATO SI’
DEL SANTO PADRE FRANCESCO
SULLA CURA DELLA CASA COMUNE

Strumento di riflessione, meditazione e preghiera per le fraternita OFS della Regione Lazio

1. «Laudato si’, mi’ Signorey, cantava san Francesco
d’Assisi. In questo bel cantico ci ricordava che la
nostra casa comune ¢ anche come una sorella, con la
quale condividiamo 1’esistenza, ¢ come una madre
bella che ci accoglie tra le sue braccia: «Laudato si’,
mi’ Signore, per sora nostra matre Terra, la quale ne
sustenta et governa, et produce diversi fructi con
coloriti flori et herbay.

1. UN PERCORSO CHE CI RIDESTA

Nel secondo capitolo dell’enciclica Laudato Si papa
Francesco parlando del “vangelo della creazione”,
individua le “profonde motivazioni del senso della
vita” che a volte a noi, presi da tante altre
sollecitazioni sfuggono e passando in second’ordine
non ci consentono di impostare il nostro vivere
quotidiano sui veri valori umani e cristiani.

E necessario quindi, delineare un percorso che, partendo dai suoi continui richiami ci desti dalla nostra
tiepidezza e ci stimoli a prenderci cura della natura e dei fratelli e sorelle piu fragili» (64). Papa
Francesco in questo percorso ci propone la lettura di alcuni racconti della Bibbia, richiamandoci alla
“tremenda responsabilita” (90) di ognuno di noi nei confronti del creato, dell’intimo legame tra tutte
le creature e all’irrinunciabile veritda che «l’ambiente ¢ un bene collettivo, patrimonio di tutta
I’umanita e responsabilita di tutti». (95) rileggendo i brani della Bibbia, noi possiamo riscoprire che
“il Dio che libera e salva ¢ lo stesso che ha creato I’universo” e di come “I’amore con il quale Egli ci
avvolge ¢ suffragato dalla forza della Sua azione” (73). Ripartendo dalla centralita del racconto della
creazione possiamo facilmente intuire quale debba essere la relazione tra I’essere umano e le altre
creature e riflettere profondamente su come il peccato rompa quell’equilibrio su cui si fonda tutta la
creazione nel suo insieme: «Questi racconti suggeriscono che 1’esistenza umana si basa su tre
relazioni fondamentali strettamente connesse: la relazione con Dio, quella con il prossimo e quella
con la terra. Secondo la Bibbia, queste tre relazioni vitali sono rotte, non solo fuori, ma anche dentro
di noi. Questa rottura ¢ il peccato». (66)

Molto spesso, proprio noi Cristiani, prima di ogni altro uomo, e poi tutti insieme, disconoscendo di
essere stati creati a immagine e somiglianza di Dio, abbiamo interpretato le Scritture in modo non
corretto, rompendo quell’equilibrio originale, a maggior ragione noi, cristiani, oggi siamo chiamati a
rifiutare con forza che il mandato di soggiogare la terra si possa interpretare con un invito a sfruttarla
sconsideratamente in tutte le sue risorse perseguendo e perpetrando un dominio assoluto sulle altre
creature (67). A noi tutti, uomini e donne ¢ data la responsabilita di “custodire, difendere e coltivare”
il giardino del mondo (cfr Gen 2,15) (67), sapendo che lo scopo finale delle altre creature non siamo
noi, ma che tutto il creato, noi compresi siamo parte din un meraviglioso e straordinario progetto
divino, “essere parte di Dio”. (83)



2. LEGGIAMO IL TESTO

LS 63. Se teniamo conto della complessita della crisi ecologica e delle sue molteplici cause,
dovremmo riconoscere che le soluzioni non possono venire da un unico modo di interpretare e
trasformare la realta. E necessario ricorrere anche alle diverse ricchezze culturali dei popoli, all’arte
e alla poesia, alla vita interiore e alla spiritualita. Se si vuole veramente costruire un’ecologia che ci
permetta di riparare tutto cio che abbiamo distrutto, allora nessun ramo delle scienze e nessuna forma
di saggezza puo essere trascurata, nemmeno quella religiosa con il suo linguaggio proprio. Inoltre, la
Chiesa Cattolica ¢ aperta al dialogo con il pensiero filosofico, e cid le permette di produrre varie
sintesi tra fede e ragione. Per quanto riguarda le questioni sociali, questo lo si puo constatare nello
sviluppo della dottrina sociale della Chiesa, chiamata ad arricchirsi sempre di piu a partire dalle nuove
sfide.

LS 64. D’altra parte, anche se questa Enciclica si apre a un dialogo con tutti per cercare insieme
cammini di liberazione, voglio mostrare fin dall’inizio come le convinzioni di fede offrano ai cristiani,
e in parte anche ad altri credenti, motivazioni alte per prendersi cura della natura e dei fratelli e sorelle
piu fragili. Se il solo fatto di essere umani muove le persone a prendersi cura dell’ambiente del quale
sono parte, «i cristiani, in particolare, avvertono che i loro compiti all’interno del creato, i loro doveri
nei confronti della natura e del Creatore sono parte della loro fede».[36] Pertanto, ¢ un bene per
I’umanita e per il mondo che noi credenti riconosciamo meglio gli impegni ecologici che scaturiscono
dalle nostre convinzioni.

LS 90. Questo non significa equiparare tutti gli esseri viventi e togliere all’essere umano quel valore
peculiare che implica allo stesso tempo una tremenda responsabilita. E nemmeno comporta una
divinizzazione della terra, che ci priverebbe della chiamata a collaborare con essa e a proteggere la
sua fragilita. Queste concezioni finirebbero per creare nuovi squilibri nel tentativo di fuggire dalla
realta che ci interpella.[68] Si avverte a volte I’ossessione di negare alla persona umana qualsiasi
preminenza, e si porta avanti una lotta per le altre specie che non mettiamo in atto per difendere la
pari dignita tra gli esseri umani. Certamente ci deve preoccupare che gli altri esseri viventi non siano
trattati in modo irresponsabile, ma ci dovrebbero indignare soprattutto le enormi disuguaglianze che
esistono tra di noi, perché continuiamo a tollerare che alcuni si considerino piu degni di altri. Non ci
accorgiamo piu che alcuni si trascinano in una miseria degradante, senza reali possibilita di
miglioramento, mentre altri non sanno nemmeno che farsene di cid che possiedono, ostentano con
vanita una pretesa superiorita e lasciano dietro di sé¢ un livello di spreco tale che sarebbe impossibile
generalizzarlo senza distruggere il pianeta. Continuiamo nei fatti ad ammettere che alcuni si sentano
pitt umani di altri, come se fossero nati con maggiori diritti.

LS 95. L’ambiente ¢ un bene collettivo, patrimonio di tutta I’umanita e responsabilita di tutti. Chi ne
possiede una parte ¢ solo per amministrarla a beneficio di tutti. Se non lo facciamo, ci carichiamo
sulla coscienza il peso di negare 1’esistenza degli altri. Per questo i Vescovi della Nuova Zelanda si
sono chiesti che cosa significa il comandamento “non uccidere” quando «un venti per cento della
popolazione mondiale consuma risorse in misura tale da rubare alle nazioni povere e alle future
generazioni ¢id di cui hanno bisogno per sopravviverey.

LS 73. Gli scritti dei profeti invitano a ritrovare la forza nei momenti difficili contemplando il Dio
potente che ha creato I’universo. La potenza infinita di Dio non ci porta a sfuggire alla sua tenerezza
paterna, perché in Lui affetto e forza si coniugano. In realta, ogni sana spiritualita implica allo stesso
tempo accogliere I’amore divino e adorare con fiducia il Signore per la sua infinita potenza. Nella



Bibbia, il Dio che libera e salva ¢ lo stesso che ha creato I’universo, e questi due modi di agire divini
sono intimamente e indissolubilmente legati: «Ah, Signore Dio, con la tua grande potenza e la tua
forza hai fatto il cielo e la terra; nulla ti ¢ impossibile [...]. Tu hai fatto uscire dall’Egitto il tuo popolo
Israele con segni e con miracoli» (Ger 32,17.21). «Dio eterno ¢ il Signore, che ha creato i confini
della terra. Egli non si affatica né si stanca, la sua intelligenza ¢ inscrutabile. Egli da forza allo stanco
e moltiplica il vigore allo spossato» (Is 40,28b-29).

LS 66. I racconti della creazione nel libro della Genesi contengono, nel loro linguaggio simbolico e
narrativo, profondi insegnamenti sull’esistenza umana e la sua realta storica. Questi racconti
suggeriscono che 1’esistenza umana si basa su tre relazioni fondamentali strettamente connesse: la
relazione con Dio, quella con il prossimo e quella con la terra. Secondo la Bibbia, queste tre relazioni
vitali sono rotte, non solo fuori, ma anche dentro di noi. Questa rottura ¢ il peccato. L’armonia tra il
Creatore, I’umanita e tutto il creato ¢ stata distrutta per avere noi preteso di prendere il posto di Dio,
rifiutando di riconoscerci come creature limitate. Questo fatto ha distorto anche la natura del mandato
di soggiogare la terra (cfr Gen 1,28) e di coltivarla e custodirla (cfr Gen2,15). Come risultato, la
relazione originariamente armonica tra essere umano € natura si ¢ trasformato in un conflitto
(cfr Gen3,17-19). Per questo ¢ significativo che 1’armonia che san Francesco d’Assisi viveva con
tutte le creature sia stata interpretata come una guarigione di tale rottura. San Bonaventura disse che
attraverso la riconciliazione universale con tutte le creature in qualche modo Francesco era riportato
allo stato di innocenza originaria.[40] Lungi da quel modello, oggi il peccato si manifesta con tutta la
sua forza di distruzione nelle guerre, nelle diverse forme di violenza e maltrattamento, nell’abbandono
dei piu fragili, negli attacchi contro la natura.

LS 67. Noi non siamo Dio. La terra ci precede e ci ¢ stata data. Cio consente di rispondere a un’accusa
lanciata contro il pensiero ebraico-cristiano: ¢ stato detto che, a partire dal racconto della Genesi che
invita a soggiogare la terra (cfr Gen 1,28), verrebbe favorito lo sfruttamento selvaggio della natura
presentando un’immagine dell’essere umano come dominatore e distruttore. Questa non ¢ una corretta
interpretazione della Bibbia come la intende la Chiesa. Anche se ¢ vero che qualche volta 1 cristiani
hanno interpretato le Scritture in modo non corretto, oggi dobbiamo rifiutare con forza che dal fatto
di essere creati a immagine di Dio e dal mandato di soggiogare la terra si possa dedurre un dominio
assoluto sulle altre creature. E importante leggere i testi biblici nel loro contesto, con una giusta
ermeneutica, e ricordare che essi ci invitano a «coltivare e custodire» il giardino del mondo
(cfr Gen2,15). Mentre «coltivare» significa arare o lavorare un terreno, «custodire» vuol dire
proteggere, curare, preservare, conservare, vigilare. Cid implica una relazione di reciprocita
responsabile tra essere umano e natura. Ogni comunita puo prendere dalla bonta della terra cid di cui
ha bisogno per la propria sopravvivenza, ma ha anche il dovere di tutelarla e garantire la continuita
della sua fertilita per le generazioni future. In definitiva, «del Signore ¢ la terra» (Sal 24,1), a Lui
appartiene «la terra e quanto essa contiene» (Dt 10,14). Percid Dio nega ogni pretesa di proprieta
assoluta: «Le terre non si potranno vendere per sempre, perché la terra ¢ mia e voi siete presso di me
come forestieri e ospiti» (Lv 25,23).

LS 83. Il traguardo del cammino dell’universo € nella pienezza di Dio, che ¢ stata gia raggiunta da
Cristo risorto, fulcro della maturazione universale. In tal modo aggiungiamo un ulteriore argomento
per rifiutare qualsiasi dominio dispotico e irresponsabile dell’essere umano sulle altre creature. Lo
scopo finale delle altre creature non siamo noi. Invece tutte avanzano, insieme a noi e attraverso di
noi, verso la meta comune, che ¢ Dio, in una pienezza trascendente dove Cristo risorto abbraccia e
illumina tutto. L’essere umano, infatti, dotato di intelligenza e di amore, e attratto dalla pienezza di
Cristo, € chiamato a ricondurre tutte le creature al loro Creatore.



3 - INTERROGHIAMOCI, RIFLETTIAMO, AGIAMO.

- Quale riflessione biblica e di fede facciamo, noi Francescani Secolari, oggi, davanti alla
situazione ecologica di Sorella Madre Terra?

- Quali importanti sollecitazioni emergono in noi, dalla lettura dei brani proposti?

- Quali impegni irrinunciabili siamo pronti a mettere sul nostro cammino a rimedio e difesa di
Sorella Madre Terra?

4 - PREGHIAMO:

Matteo 5,13-16

13 Voi siete il sale della terra; ma se il sale perdesse il sapore, con che cosa lo si potra
render salato? A null'altro serve che ad essere gettato via e calpestato dagli uomini.
14V oi siete la luce del mondo; non puo restare nascosta una citta collocata sopra un monte,
15 né si accende una lucerna per metterla sotto il moggio, ma sopra il lucerniere perché
faccia luce a tutti quelli che sono nella casa. ' Cosi risplenda la vostra luce davanti agli
uomini, perché vedano le vostre opere buone e rendano gloria al vostro Padre che ¢ nei
cieli.

Dio, Padre e Amore, mostra a noi il posto che Tu hai pensato per noi perché fossimo parte di Sorella
Madre Terra, quali strumenti del tuo Amore per tutto il creato. Illumina i nostri cuori, perché non
cadiamo nel peccato dell’indifferenza, amiamo il bene comune, promuoviamo i deboli, e abbiamo
cura di nostra Sorella Madre Terra.

Preghiera semplice Dove ¢ tristezza, ch'io porti la gioia,

dove sono le tenebre, ch'io porti la luce.

Oh! Maestro, fa che io non cerchi tanto:

Ad essere compreso, quanto a comprendere.

dove ¢ offesa, ch'io porti il perdono, Ad, ess,er‘e amato, quantg a}d amare

dove ¢ discordia, ch'io porti la fede, Poiché: &: Dando, che si riceve:

dove ¢ l'errore, ch'io porti la Verita, Perdonando che si ¢ perdonati;

dove ¢ la disperazione, ch'io porti la speranza Morendo che si risuscita a Vita Eterna. Amen.

Oh! Signore,
fa di me uno strumento della tua pace:
dove ¢ odio, fa ch'io porti amore,




